
1 
 

 جامعة ابن خلدون تيارت
 كلية الحقوق والعلوم السياسية

 قسم العلــــــــــــوم السياسية

 02محاضرات: تاريخ الفكر السياسي س

 ادة: عمر بكيـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــريــاذ المــــــــــــأست

 : حركة الإصلاح الديني01 محاضرةال

 :مقدمة

داخل الكنيسة الكاثوليكية أو نزاع لاهوتي حول تفسير النصوص المقدسة، هذه الحركة مجرد انشقاق لم تكن 
فقد  ،يل خريطة السلطة في أوروبا بأسرهبل كانت في جوهرها ثورة سياسية واجتماعية وفكرية أعادت تشك

 مهّدت هذه الحركة الطريق لظهور الدولة القومية الحديثة بمفهومها المعاصر، وأرست مبدأ السيادة الوطنية
اسة الذي يعُرف الذي تقوم عليه العلاقات الدولية اليوم، وأسهمت في التمهيد لفصل الدين عن السي

عن دورها المحوري في بلورة مفاهيم الحريات الفردية والفكرية التي صارت ركائز الحداثة  بالعلمانية، فضلا
 .السياسية



2 
 

 السياق التاريخي قبل الإصلاح: أولا

 :الوضع السياسي .1

على السلطة بين قوى  امس عشر والسادس عشر تشهد صراعا ثلاثيا معقداأوروبا في القرنين الخكانت 
فمن ناحية، كان البابا في روما يمثل السلطة الروحية التي تدّعي الهيمنة على الضمائر والأرواح  ،رئيسية ثلاث

لتي تسعى س يمثل السلطة الزمنية افي العالم المسيحي كله، ومن ناحية ثانية، كان الإمبراطور الروماني المقد
، ومن ناحية ثالثة، كان النبلاء الإقطاعيون يتمتعون بسلطات للسيطرة العالمية وإن كانت ضعيفة عمليا

وقد أدى هذا الصراع المتشعب إلى تفتت سياسي شديد حيث لم تكن هناك  ،محلية واسعة في أقاليمهم
 .دول موحدة بالمعنى الحديث للكلمة

 :يسة الكاثوليكيةأزمة الكن .2

انتشرت ممارسة بيع صكوك  ، حيثعانت الكنيسة الكاثوليكية في تلك الحقبة من أزمات متعددة الأبعاد
الغفران التي كانت تقُدَّم على أ�ا وسيلة لشراء الخلاص الأخروي بالمال، وكان الهدف الحقيقي من هذه 

كما أن  ،بناء كاتدرائية القديس بطرس في روماالممارسة هو تمويل مشاريع الكنيسة الضخمة، وعلى رأسها 
الكنيسة كانت تملك ما يقارب ثلث الأراضي الزراعية في أوروبا، وتفرض ضرائب باهظة على السكان 

 .تتجاوز العشور التقليدية
من خلال محاكم التفتيش التي كانت تعذّب وتعُدم كل  واسعا ، فقد مارست الكنيسة استبدادااريفك أما

بمخالفة تعاليم الكنيسة، وكان من أشهر ضحاياها العالم الإيطالي جيوردانو برونو الذي أُحرق  من يتُهم
كما احتكرت الكنيسة المعرفة الدينية بإبقاء الكتاب المقدس باللاتينية فقط، وهي لغة لا  ،م1600عام 

وإلى جانب ذلك، عانت ، يفهمها سوى رجال الدين والنخبة المتعلمة، ومنعت ترجمته إلى اللغات الوطنية
الكنيسة من فساد أخلاقي تمثّل في انحراف بعض رجال الدين عن الزهد والتقشف، وفي بيع المناصب 

 .الكنسية فيما عُرف بالسيمونية

  (1546-1483)مارتن لوثر  ا: الإصلاح الديني عندثاني

 :المسار الشخصي والفكري .1



3 
 

درس القانون  ،في بلدة آيسليبن بإقليم ساكسونيا في ألمانيا 1483وُلد مارتن لوثر في العاشر من نوفمبر عام 
في جامعة إرفورت قبل أن يتحول إلى دراسة اللاهوت إثر تجربة روحية عميقة، والتحق بالرهبنة الأوغسطينية 

إذ كان يتوقع أن يجد  نقطة تحول جوهرية في حياته، 1511وقد شكّلت زيارته لروما عام  1505عام
حانية العالية والإيمان المسيحي الصادق، لكنه صُدم بما رآه من فساد وبذخ وانشغال رجال للرو  هناك مركزا

، هان تتزل يبيع صكوك الغفران علنا، وجد الراهب يو 1517وعندما عاد إلى ألمانيا عام  ،الدين بالدنيويات
 .للمؤمنين البسطاء فاعتبر لوثر هذه الممارسة تحريفا للدين وابتزازا

 ، علّق لوثر أطروحاته الخمس والتسعين على باب كنيسة1517الثلاثين من أكتوبر عام في الحادي و 
نتشرت هذه الأطروحات بسرعة وقد ا، بداية حركة الإصلاح البروتستانتي فيتنبرغ، وهو ما يعُتبر تقليديا

وتصاعدت  ،، حيث ترُجمت إلى الألمانية خلال أسبوعين ووصلت إلى أنحاء أوروبا خلال شهرينمذهلة
  .1520عام  أحرق مرسوم الحرمان البابوي علناالمواجهة بين لوثر والكنيسة، ف

 :الأفكار اللاهوتية ذات البعد السياسي .2

يعني أن الخلاص  "التبرير بالإيمان وحده"فمبدأ  ،طرح لوثر عدة مبادئ لاهوتية كان لها أثر سياسي بالغ
علاقة بين الإنسان وربه علاقة مباشرة لا تحتاج إلى وساطة يتحقق بالإيمان لا بالأعمال أو المال، وأن ال

والأثر السياسي لهذا المبدأ يتمثل في كسر احتكار الكنيسة للسلطة الروحية وتحرير الضمير الفردي،  ،كنسية
كما أن القول بأن كل مؤمن كاهن يمثل بداية لمفهوم المساواة بين  ،وهو ما يعُدّ بذرة أولى للحرية الفردية

فيعني أن الكتاب المقدس هو المرجع الوحيد للإيمان، مع رفض  "الكتاب المقدس وحده"أما مبدأ ، بشرال
وقد ترتب على ذلك  ،تقاليد الكنيسة كمصدر للتشريع، والاعتراف بحق كل مؤمن في تفسير النصوص

حرية الرأي والفكر ونشر المعرفة ، مما عزّز اللغة القومية الألمانية ومهّد لظهور رجمة لوثر للإنجيل إلى الألمانيةت
 .بين عموم الناس

 :نظرية المملكتين .3

فالمملكة الروحية أو مملكة االله تحكمها المحبة والإنجيل،  ،طوّر لوثر نظرية سياسية مهمة تعُرف بنظرية المملكتين
مملكة العالم فتحكمها أما المملكة الزمنية أو  ،وتتعلق بالعلاقة بين الإنسان وربه، ولا دخل للكنيسة في إدارتها

والأثر الثوري لهذه النظرية  ،القوة والقانون، ووظيفتها حفظ النظام ومنع الشر، والسلطة فيها للحاكم المدني



4 
 

عن الكنيسة، وهو  يتمثل في أن سلطة الأمير تأتي من االله مباشرة وليس عبر البابا، مما يعني استقلال الدولة
 .للعلمانية السياسية تمهيداما يعُدّ 

 :الموقف من السلطة والتناقض اللوثري .4

من السلطة السياسية، إذ رأى أن السلطة الزمنية من االله وأن الطاعة لها واجب  اتخذ لوثر موقفا محافظا
ديني، لكنه قيّد هذه الطاعة بالأمور الزمنية فقط، فإذا أمر الحاكم بمعصية االله وجب العصيان الروحي دون 

 1524وقد تجلى تناقض موقف لوثر بوضوح في ثورة الفلاحين الألمان بين عامي  ،ومة المسلحةالمقا
بمعنى اجتماعي وثاروا ضد النبلاء والنظام  "الحرية المسيحية"، حين فهم الفلاحون أفكاره عن 1525و

العداء الشديد إلى  1524وقد تحوّل موقف لوثر من التعاطف النسبي وانتقاد ظلم النبلاء عام  ،الإقطاعي
، مما أسهم في مذبحة راح "ضد عصابات الفلاحين المتوحشة"، حين كتب كتيبه الشهير 1525عام 

جته لحماية الأمراء لحركته، وقد فُسّر هذا التحول بخوف لوثر من الفوضى وحا ،ضحيتها نحو مئة ألف قتيل
 .عن محافظته الاجتماعية فضلا

  (1564-1509)ن جون كالف: الإصلاح الديني عند ثالثا

 :السياق والمسار الشخصي .1

درس القانون في جامعتي أورليان  ،في مدينة نويون بفرنسا 1509وُلد جون كالفن في العاشر من يوليو عام 
، وفرّ 1533تحوّل إلى البروتستانتية حوالي عام  ،وبورجيه، كما درس اللاهوت والعلوم الإنسانية في باريس

، استُدعي إلى مدينة جنيف السويسرية 1541وفي عام  ،من الاضطهاد الديني هربا 1534من فرنسا عام 
، وجعلها "مدينة االله على الأرض"ليتولى تنظيم الكنيسة والمجتمع فيها، فحوّلها إلى ما وصفه المعاصرون بـ

 .للجمهورية المسيحية شعاع فكري للبروتستانتية ونموذجامركز إ

 :سياسيالأفكار اللاهوتية ذات الأثر ال  .2

أو القضاء والقدر أبرز أفكار كالفن اللاهوتية، وتعني أن االله اختار المخلَّصين  الحتميتمثل عقيدة القدر 
التواكل  ، لم تفُضِ إلىأ�ا تقُرر أن المصير محدد سلفا والمفارقة أن هذه العقيدة رغم ،والهالكين منذ الأزل

ؤمنين الذين راحوا يبحثون عن علامات تدل على لدى الم والسلبية، بل على العكس خلقت قلقا وجوديا



5 
 

وقد نتج عن ذلك ما يعُرف  ،على الاختيار الإلهي محتملا فرأوا في النجاح الدنيوي دليلا أ�م من المختارين،
، وفي الادخار والاستثمار فضيلة ة التي ترى في العمل الشاق واجبا دينيابأخلاقيات العمل البروتستانتي

 .نجاح المهني دعوة إلهيةأخلاقية، وفي ال

 :النظام السياسي الكنسي في جنيف .3

قام على مجلس يعُرف بالكونسيستوار يتألف من أربع فئات  كنسيا مبتكرا  أسس كالفن في جنيف نظاما
القساوسة للوعظ والتعليم، والشيوخ وهم علمانيون منتخبون للرقابة الأخلاقية، والشمامسة  :من المسؤولين

وتكمن الأهمية السياسية الثورية لهذا النظام في مشاركة  ،الاجتماعية، والمعلمون للتعليم اللاهوتيللإغاثة 
اب بدل التعيين وهو ما العلمانيين في إدارة الكنيسة وهو ما يعُدّ بداية للتمثيل الشعبي، وفي مبدأ الانتخ

تقسيم السلطات، وفي إخضاع  ، وفي الفصل بين الوظائف المختلفة وهو ما يشبهيمقراطياد يمثل مبدأ
 .القساوسة للمساءلة

 :نظرية المقاومة السياسية .4

فبينما رأى لوثر أن الطاعة للحاكم شبه  ،يعُدّ موقف كالفن من المقاومة السياسية أهم ما يميزه عن لوثر
وّر كالفن وقد ط ،مطلقة وأن الثورة محرّمة، رأى كالفن أن الطاعة مشروطة وأن المقاومة مباحة بشروط معينة

، عهد ديني بين االله والشعب، وعهد سياسي بين الحاكم والشعب :نظرية العهد التي ترى أن ثمة عهدين
غير أن كالفن قيّد حق المقاومة بأ�ا ليست فردية بل مؤسسية،  ،وإذا نقض الحاكم العهد فإنه يفقد شرعيته

انات ومجالس المدن والقضاة، وهدفها ليس إحداث كالنبلاء والبرلم "الحكام الأدنى"أي أ�ا تتم عبر ما سماّه 
 .الفوضى بل استعادة الحكم الشرعي

تبنى تلاميذ كالفن هذه الأفكار وطوّروها فيما عُرف بمدرسة الموناركوماك أو مقاومي الملكية، ومن أبرزهم 
لك موظف ورأى فيه أن السيادة للشعب وأن الم 1573عام  "غاليا-فرانكو"فرانسوا هوتمان الذي كتب 

مورناي -، وفيليب دوبليسي1574عام  "حق الحكام على الملوك"منتخب، وثيودور بيزا الذي كتب 
وكانت الفكرة المحورية لهذه المدرسة أن السيادة للشعب وأن الملك  1579عام  "دفاع ضد الطغاة"صاحب 

 .مجرد موظف عام



6 
 

 مقارنة بين لوثر وكالفن :رابعا

فبينما ركّز لوثر على الخلاص الفردي، ركّز كالفن على تنظيم  ،المصلحين الكبيرينثمة فوارق جوهرية بين 
وبينما كانت نظرية لوثر اللاهوتية الأساسية هي التبرير بالإيمان، كانت نظرية كالفن الأساسية هي  ،المجتمع

�ا يجب أن تكون ورأى لوثر أن الكنيسة يجب أن تكون تابعة للدولة، بينما رأى كالفن أ ،القدر المحتوم
وفي مسألة الطاعة، كان لوثر يميل إلى الطاعة شبه المطلقة للحاكم، بينما رأى كالفن  ،مستقلة وتراقب الدولة

وانتشرت اللوثرية في  ،ولذلك حرّم لوثر المقاومة المسلحة بينما أباحها كالفن بشروط ،أن الطاعة مشروطة
وكان إرث لوثر  ،الكالفينية في سويسرا وهولندا واسكتلنداألمانيا والدول الاسكندنافية، بينما انتشرت 

 .الأساسي هو الدولة القومية القوية، بينما كان إرث كالفن الأساسي هو الديمقراطية التمثيلية

 ولادة العالم الحديثو النتائج السياسية  :خامسا

غربية، وظهرت كنائس وطنية لعلى المستوى الديني، أ�ت حركة الإصلاح الاحتكار الكاثوليكي للمسيحية ا
اللوثرية في ألمانيا والدول الاسكندنافية، والكالفينية في سويسرا وهولندا واسكتلندا، والأنجليكانية  ة:متعدد

وقد أبُرمت اتفاقيات مهمة لتنظيم التعايش الديني، منها صلح أوغسبورغ عام ، 1534في إنجلترا منذ عام 
التي أ�ت حرب الثلاثين  1648، ومعاهدة وستفاليا عام "ين الإقليمدين الأمير د"الذي أقر مبدأ  1555

 .وأرست مبدأي التسامح الديني الرسمي والسيادة الوطنية عاما
على المستوى السياسي، أدى الإصلاح إلى ظهور الدولة القومية بمعناها الحديث، إذ استقلت الدول عن 

فأصبح هنري الثامن ملك  ،المقدسة وتأكد مبدأ السيادة الوطنيةسلطة البابا وعن الإمبراطورية الرومانية 
، وأنشأت السويد والدنمارك والنرويج كنائس لوثرية وطنية، 1534إنجلترا رأس الكنيسة في بلاده منذ عام 

كما تعززت سلطة الملوك الذين صاروا يجمعون بين رئاسة   ،1648واستقلت هولندا عن إسبانيا عام 
 .خاصة في الدول الكالفينية ذور الملكية الدستورية ظهرت أيضا، لكن بالكنيسة والدولة

على المستوى الفكري، أسهم الإصلاح في تحرير العقل من خلال كسر احتكار المعرفة والانتقال من احتكار 
وغاليليو  التفسير إلى حرية التفسير ومنها إلى حرية التفكير، مما مهّد للثورة العلمية التي قادها كوبرنيكوس

كما انتشرت المدارس بهدف تعليم الناس قراءة الكتاب المقدس، فارتفعت نسبة المتعلمين، وأسهمت  ،ونيوتن



7 
 

وتعززت اللغات القومية بفضل ترجمة الكتاب المقدس إليها، مما وحّد اللهجات  ،الطباعة في نشوء الرأي العام
 .وعزز الهويات القومية وأضعف هيمنة اللاتينية

 الحروب الدينية  :سادسا

ففي  ،من الحروب الدينية الدامية لانتقال إلى العالم الحديث سلميا، بل دفعت أوروبا ثمنا باهظالم يكن ا
وفي الحروب الدينية الفرنسية  ،سقط نحو مئة ألف قتيل 1525و 1524حرب الفلاحين الألمانية بين عامي 

التي  1572شهدت فرنسا مذابح عديدة أشهرها مذبحة سان بارتيليمي عام  1598و 1562بين عامي 
الذي منح  1598راح ضحيتها آلاف من البروتستانت، ولم تنتهِ هذه الحروب إلا بمرسوم نانت عام 

فكانت أشد هذه  1648و 1618بين عامي  أما حرب الثلاثين عاما ،محدودة البروتستانت حقوقا
ها ما بين أربعة وثمانية ملايين قتيل، وفقدت بعض المناطق ما بين خمسين وسبعين ، إذ سقط فيالحروب دمارا

وقد انتهت هذه الحرب بمعاهدة وستفاليا التي أرست مبادئ التسامح الديني والسيادة  ،بالمئة من سكا�ا
 .الوطنية، وتعُدّ أساس القانون الدولي الحديث

 خلاصة

حققت إنجازات تاريخية كبرى على المستوى السياسي بإرساء كانت حركة الإصلاح الديني ثورة شاملة 
أسس الدولة القومية الحديثة واستقلال الدولة عن الكنيسة وبذر بذور الديمقراطية، وعلى المستوى القانوني 
بتأسيس مبدأ السيادة الوطنية وفكرة العقد السياسي وحق المقاومة، وعلى المستوى الفكري بتحرير العقل 

 تمثّل في حروب دموية استمرت قرنا كاملا غير أن الثمن كان باهظا ،ية الضمير ونشر المعرفةوترسيخ حر 
ولئن لم تكن حركة الإصلاح ديمقراطية ولا متسامحة  ،وانقسام المسيحية وموجات من التعصب والاضطهاد

طريق للتنوير والثورات بالمعنى الحديث، إلا أ�ا كانت ثورية بامتياز لأ�ا كسرت احتكار السلطة، ومهّدت ال
وبدو�ا ما كانت لتوجد الدولة الحديثة ولا حرية الضمير ولا  ،الديمقراطية وحقوق الإنسان والعلمانية

 .الديمقراطية كما نعرفها اليوم



8 
 

 الفكر السياسي عند نيكولو ميكيافيلي : 02 محاضرةال

)1469-1527( 

 :مقدمة

السياسة عن الأخلاق  ل من فصلفهو أو  ،الحديث ةكولو ميكيافيلي المؤسس الحقيقي لعلم السياسيعُدّ ني
لا على  و كائن فعلا، وأول من اعتمد المنهج الواقعي في دراسة الظواهر السياسية بالتركيز على ما هوالدين

 ،من المبادئ المثالية والقيم الأخلاقية ن يكون، وأول من جعل القوة محورا للتحليل السياسي بدلاما ينبغي أ
معاصريه ومن جاء بعدهم بمقولته الضمنية إن الحاكم الناجح ليس بالضرورة الأكثر  وقد صدم ميكيافيلي

 .فضيلة بل الأقدر على البقاء في السلطة والحفاظ عليها

 إيطاليا المنقسمةفي السياق التاريخي  :أولا

 :الوضع السياسي  .1

ففي الشمال كانت  ،متناحرةمن دويلات  تتكونكانت إيطاليا في القرنين الخامس عشر والسادس عشر 
وفي  ،دوقية ميلانو وجمهوريتا البندقية وجنوا التجاريتان وجمهورية فلورنسا التي هيمنت عليها عائلة ميديتشي

 ،وفي الجنوب كانت مملكة نابولي الخاضعة للنفوذ الأجنبي ،الوسط امتدت الولايات البابوية بعاصمتها روما
سبب الاعتماد على ه الدويلات ومن ضعف عسكري بوقد عانت إيطاليا من حروب مستمرة بين هذ

كان  ، حيثعن غزوات القوى الأجنبية من فرنسا وإسبانيا والإمبراطورية الرومانية المقدسة المرتزقة، فضلا
 .حلم ميكيافيلي توحيد إيطاليا في دولة قوية

 :فلورنسا والمسار الشخصي .2

أوليغارشية من العائلات الغنية، وكانت مركز  لياذات نظام معقد هيمنت عليها فعكانت فلورنسا جمهورية 
وقد شهدت المدينة صراعات حادة بين عائلة ميديتشي التي حكمت بشكل غير  ،النهضة الفنية الإيطالية

لمتطرف سافونارولا ، وبين الراهب ا1527و 1512ثم بين عامي  1494و 1434رسمي بين عامي 



9 
 

قبل أن يعُدم، والجمهورية التي قامت بين  1498و 1494بين عامي  الذي فرض حكما ثيوقراطيا صارما
 .وهي الفترة التي عمل فيها ميكيافيلي 1512و 1498عامي 

شغل ميكيافيلي منصب سكرتير اللجنة الثانية ولجنة العشرة المعنية بالشؤون الخارجية والحرب بين عامي 
ماسية، والتقى بشيزاري بورجيا أربع ، وخلال هذه الفترة أوُفد في ثلاث وعشرين بعثة دبلو 1512و 1498

، فقد 1512وعندما عادت عائلة ميديتشي إلى الحكم عام  ،مرات وراقب أساليبه في الحكم عن كثب
بتهمة التآمر، ثم أفُرج عنه لكنه مُنع من ممارسة العمل  1513ميكيافيلي منصبه وسُجن وعُذّب عام 

 "الأمير"كتاب  :، وفي هذه الفترة ألّف أهم أعمالهفانسحب إلى مزرعته وكرّس نفسه للكتابة ،السياسي
وتوفي  ،1521عام  "فن الحرب"، وكتاب 1517و 1513بين عامي  "المطارحات"، وكتاب 1513عام 

 .ثمانية وخمسين عاماعمر العن  1527في الحادي والعشرين من يونيو عام 

 دليل الحكم الواقعي - "الأمير"كتاب :  ثانيا

 :وأهدافهسياق التأليف  .1

إلى لورنزو دي ميديتشي الشاب، وكان يسعى من خلاله إلى تحقيق عدة  "الأمير"أهدى ميكيافيلي كتابه 
تقديم نصيحة عملية للأمير في كيفية الحكم، ومحاولة العودة إلى العمل السياسي الذي حُرم  منها: أهداف

وقد ذهب بعض  ،شرين من الكتابمنه، ووضع دليل لتوحيد إيطاليا كما يتضح من الفصل السادس والع
 .لأساليب الطغاة أن الكتاب كان في حقيقته فضحا ساخرااعتبار  المفسرين ومنهم جان جاك روسو إلى

 :المفاهيم المحورية .2

 :يقوم فكر ميكيافيلي على ثلاثة مفاهيم محورية
عن الفضيلة الأخلاقية التقليدية، إذ يعني  وهو يختلف جذريا :أو الفضيلة السياسية Virtùمفهوم الـ  

ويشمل هذا المفهوم القوة والشجاعة والذكاء  ،القدرة على تحقيق الأهداف السياسية بأي وسيلة ضرورية
وقد رأى ،والمكر والقدرة على التكيف والحسم وسرعة القرار وعدم التقيد بالأخلاق التقليدية عند الضرورة

اع يدُعى ريميرو لإخض لفضيلة السياسية، إذ استخدم رجلا قاسيالهذه ا ا نموذجاكيافيلي في شيزاري بورجيمي
 .ليكسب ودّ الشعب إقليم رومانيا، ثم أعدمه علنا



10 
 

وقد شبّهه ميكيافيلي بالنهر الجارف الذي يمكن أن يفيض ويدمّر،  :أو الحظ Fortunaفهوم الـ م
ورأى أن النجاح السياسي يعتمد على خمسين  ،لكن يمكن بناء السدود في أوقات الهدوء للسيطرة عليه

 على الحظ يسقط عندما يتغير يلة السياسية، وأن من يعتمد كليابالمئة من الحظ وخمسين بالمئة من الفض
ويعني أنه حيث توُجد الضرورة لا يوجد خيار، وأن القتل والخيانة  :أو الضرورة Necessitàفهوم الـ م

 .والكذب مباحة إذا كانت ضرورية لأمن الدولة

 النصائح العملية للأمير :ثالثا

 :الاعتماد على القوة الذاتية  .1

 حذّر ميكيافيلي بشدة من الاعتماد على المرتزقة، واعتبرهم عديمي النفع وخطرين لأن ولاءهم للمال لا
كما حذّر من القوات المساعدة  ،عن كلفتهم الباهظة اء في الحرب وخونة في السلم فضلاللدولة، ولأ�م جبن

والحل عنده هو الجيش  ،وقد تحتل البلاد التي جاءت لمساعدتها يوش الدول الأخرى لأ�ا أشد خطراأي ج
بنموذج روما  والاستعداد للتضحية، مستشهدايقي الوطني المكوّن من مواطنين مسلحين يتميزون بالولاء الحق

وقد كان لهذه الفكرة أثر بالغ في ربط المواطنة بالخدمة العسكرية وتأسيس الجيوش الوطنية  ،القديمة وسويسرا
 .الحديثة

 :المحبة والخوف .2

؟ وأجاب بأن الأفضل مهاباأم  من الأفضل للحاكم أن يكون محبوباهل  :طرح ميكيافيلي سؤاله الشهير
والسبب أن المحبة متقلبة لأن الناس ناكرون ، فاار ذلك فمن الأأمن أن يكون مخلجمع بينهما، لكن إذا تعذّ ا

غير أن ميكيافيلي أكد أن الخوف يجب ألا يتحول إلى كراهية،  ،للجميل، بينما الخوف ثابت ومستمر
في عبارة  نسائهم، مؤكداى أموال الرعية أو لكن دون الاعتداء عل ولذلك نصح الأمير بأن يكون حازما

 .صادمة أن الناس ينسون موت آبائهم أسرع من فقدان أموالهم

 :استخدام القسوة .3

فالقسوة الجيدة هي التي تمُارَس دفعة واحدة  ،قسوة جيدة وقسوة سيئة :ميّز ميكيافيلي بين نوعين من القسوة
وقد صاغ قاعدة ذهبية في هذا  ،المتزايدة العشوائيةفي البداية لتأمين السلطة، أما القسوة السيئة فهي المتكررة 



11 
 

ونصح بأن ينُفّذ الأمير أعمال القسوة ، "الإساءات دفعة واحدة والمكافآت قطرة قطرة": الشأن تقول
الضرورية كلها في وقت واحد حتى لا يضطر إلى تكرارها، بينما يوزعّ المكافآت على مراحل حتى يظل الناس 

 .ينتظرو�ا

 :بالعهود وفن التظاهرالوفاء  .4

على سؤال هل يجب على الأمير الوفاء بعهوده، إذ قال إن الأمير الحكيم  أعطى ميكيافيلي جوابا صادما
وبرّر ذلك بأن الناس أنفسهم أشرار وبأن مصلحة  ،لا يمكن ولا يجب أن يفي بوعده عندما يضره الوفاء

ى الأمير أن يظهر بمظهر الوفي حتى وهو يخون لكنه أضاف أنه يجب عل ،الدولة أهم وبأن الظروف تتغير
 أسداليعرف الفخاخ و  قول إن على الأمير أن يكون ثعلباوقد استخدم استعارة الثعلب والأسد لي ،عهوده

، وفي الظاهر يجب أن يبدو عند الحاجة ففي الباطن يجب أن يكون واقعيا قاسيا خائنا ،ليرُعب الذئاب
 .، لأن الناس يحكمون بالعيون أكثر مما يحكمون بالأيديانيامتدينا رحيما وفيا مستقيما إنس

 الأبعاد الفكرية العميقة: رابعا

 :فصل السياسة عن الأخلاق  .1

فقبله كان السؤال المطروح  ،أحدث ميكيافيلي قطيعة جذرية مع التراث السياسي الكلاسيكي والمسيحي
أما ميكيافيلي فقد  ،بالدين مثاليا مرتبطااكم الفاضل؟ وكان المنهج معياريا كيف يجب أن يحكم الح  هو

وقد برّر هذا  ،اقعيا علمانياو  وصفيا كيف يحكم الحاكم فعلا في الواقع؟ واعتمد منهجا  طرح سؤالا مختلفا
، وإن من يترك الواقع ليتبع المثال يش وكيف ينبغي أن نعيش كبيرة جداالتحول بقوله إن المسافة بين كيف نع

وكان الأثر البعيد لهذا التحول هو ولادة العلم السياسي الواقعي الذي يدرس السياسة  ،يتعلم هلاكه لا نجاته
 .بوصفها علم القوة

 :الغاية والوسيلة .2

، اب أنه لم يقل هذه العبارة حرفياهل قال ميكيافيلي إن الغاية تبرر الوسيلة؟ والجو  :يطُرح سؤال متكرر
أننا في أفعال الأمراء ننظر إلى  "الأمير"ثامن عشر من فقد كتب في الفصل ال ،لكنها تلخّص مضمون فكره

والشرط الذي وضعه هو أن الغاية الوحيدة المبررة هي أمن الدولة ووحدتها، وأن  ،النهاية أي إلى النتائج



12 
 

والنقد الموجه لهذا الموقف هو أنه يفتح  ،الوسائل المباحة هي كل ما هو ضروري وفعّال لتحقيق هذه الغاية
والدفاع عنه هو أن أخلاقيات الفرد العادي  ،للطغيان لأنه يترك للحاكم تحديد الضرورة دون رقابةالباب 

 .تختلف عن أخلاقيات الحاكم المسؤول عن أمن الجماعة

 :الطبيعة البشرية .3

في نظرته إلى الطبيعة البشرية، إذ رأى أن الناس ناكرون للجميل متقلبون مراؤون  كان ميكيافيلي متشائما
والنتيجة السياسية لهذه الرؤية أنه لا ينبغي للحاكم أن يبني سياسته على  ،يتجنبون الخطر وطامعون في الربح

انون والخوف من حسن النية أو الامتنان أو الأخلاق الطبيعية للناس، بل يجب أن يعتمد على القوة والق
ويختلف هذا الموقف  ،وقد لخّص ذلك بقوله إن القوانين الجيدة تنبع من السلاح الجيد ،العقاب والمصلحة

عن موقف أرسطو الذي رأى أن الإنسان كائن سياسي بطبعه يسعى للفضيلة، وعن موقف توما  جذريا
 .صليةالأكويني الذي رأى أن الإنسان خيرّ بطبعه لكنه فسد بالخطيئة الأ

 :الدين كأداة سياسية .4

رأى أن الدين أداة للسيطرة على الناس،  "الأمير"ففي كتاب ، تناول ميكيافيلي الدين من زاوية نفعية بحتة
رأى أن الدين  "المطارحات"وفي كتاب ، تدينا حقاوأن التظاهر بالتدين واجب على الأمير حتى لو لم يكن م

لكنه انتقد الكنيسة الكاثوليكية  ،ي الشجاعة ويوحد الشعبضروري للمجتمع لأنه يضبط الأخلاق ويعط
أولها أ�ا سبب ضعف إيطاليا لأ�ا منعت توحيدها، وثانيها أ�ا أفسدت الدين  :بشدة من ثلاثة أوجه

 .بطمعها، وثالثها أن المسيحية بتأكيدها على التواضع والزهد ضعّفت الناس

 )الجمهوري ميكيافيلي( المطارحات"كتاب :  خامسا

يتناول  كتابا قصيرا عمليا "الأمير"فبينما كان ، اختلافا كبيرا "الأمير"عن كتاب  "المطارحات"يختلف كتاب 
يتناول النظام الجمهوري  كتابا طويلا نظريا تاريخيا "المطارحات"الحكم الفردي في سياق الأزمة، جاءت 

من  فهو يرى أن الجمهورية أفضل ،دة أفكار مهمةوقد طرح ميكيافيلي فيه ع ،ويستلهم عظمة روما القديمة
، وتضمن الحرية وتمنع الطغيان، بل إن الشعب في رأيه أحكم من الأمير الفرد الملكية لأ�ا أكثر استقرارا

للفكر التقليدي الذي  يكون مفيدا، خلافاكما طرح فكرة ثورية في عصره وهي أن الصراع الاجتماعي قد 



13 
 

لعامة أنتج فقد رأى أن النزاع المنضبط بين الطبقات في روما بين الأشراف وا ،وةرأى أن الوئام مصدر الق
كما رأى أن الفساد أي تفضيل المصلحة الخاصة على العامة هو العدو  ،في القوى قوانين عادلة وتوازنا

 .الأول للجمهورية، وأن علاجه يكون بالدين المدني والقوانين الصارمة والقدوة الحسنة والتربية

 تقييم نقدي: سادسا

أسهم ميكيافيلي إسهامات بالغة الأهمية في الفكر السياسي، إذ أسس العلم السياسي الحديث وطوّر مفهوم 
لكنه تعرض  ،والتحليل التاريخي أداة واعتمد الواقعية السياسية منهجا مصلحة الدولة ونظرّ للجيش الوطني

لأنه برّر الطغيان  "معلم الشر"فمن الناحية الأخلاقية وصفه كثيرون بأنه  ،لانتقادات حادة من عدة جهات
والدفاع عنه هو أنه كان يصف الواقع لا يمدحه، وأن كشف الحقيقة أفضل  ،وفصل السياسة عن الأخلاق

، 1559ومن الناحية الدينية أدرجت الكنيسة الكاثوليكية كتبه في قائمة الكتب المحرمة عام  ،من الوهم
 .مرادفا للشيطانر اسمه وصا

 الإرث والتأثير :سابعا

أثرّ في مدرسة الواقعية السياسية  ففي مجال الفكر ،في الفكر والممارسة السياسيين ترك ميكيافيلي إرثا عميقا
عند هانس مورغنثاو وهنري كيسنجر، وفي نظريات القوة عند هوبز وكارل شميت وميشيل فوكو، وفي فلسفة 

ألهم سياسة الواقعية السياسية عند بسمارك وميترنيخ،  وفي مجال الممارسة ،وهيغل وماركسالتاريخ عند فيكو 
  .في السياسة المعاصرة تأثيره حاضراكما تأثر به قادة الثورات كروبسبير ولينين، ولا يزال 

 :خلاصة

الحديث، وجعل لعلم السياسي لأخلاق والدين التقليديين، وأسس حرّر ميكيافيلي السياسة من قيود ا
؟ والإجابة هل كان معلم شر أم عالما شجاعا، ويبقى السؤال مطروحا ،مصلحة الدولة المعيار الأعلى للحكم

على الأخلاق لأن الغاية  خطرافمن وجهة نظر مثالية، يمثل ميكيافيلي  ،تعتمد على الموقف الفكري للمرء
الم كما هو لا كما ينبغي أن يكون، ومعرفة كان يصف العفهو   ومن وجهة نظر واقعية ،لا تبرر الوسيلة

  .للمقاومة ساليب الطغاة يمكن أن تكون سلاحاأ



14 
 

 )1596-1530جان بودان (الفكر السياسي عند : 03 محاضرةال

 :مقدمة

إذا كان ميكيافيلي قد وصف كيف يحكم الأمير ورسم الخطوط العريضة للسياسة الواقعية، فإن جان بودان 
قد صاغ النظرية القانونية للدولة الحديثة وأسس المفاهيم التي ستشكل العمود الفقري للقانون الدولي حتى 

، في حقبة كانت فيها أوروبا تحترق بنيران 1530وُلد بودان في مدينة أنجيه الفرنسية حوالي عام  ،يومنا هذا
في هذا  ،الحروب الدينية، وكانت فرنسا بالذات تمزقها الصراعات الطائفية بين الكاثوليك والبروتستانت

 ناء نظام سياسي مستقر؟كيف يمكن إيقاف الحروب الأهلية وب السياق المأساوي، طرح بودان سؤالا جوهريا
فالحل للفوضى يكمن في وجود سلطة واحدة عليا مطلقة  ،السيادة من خلال واضحا ومحدداه كان جوابو 

، أي بعد 1576الذي نشره عام  "الكتب الستة للجمهورية"ومن خلال كتابه الأشهر ة، غير قابلة للتجزئ
دان نظرية متكاملة في السيادة ستؤثر في الفكر أربع سنوات فقط من مذبحة سان بارتيليمي الشهيرة، قدم بو 

 .السياسي والقانوني لقرون قادمة

 (1598-1562)الحروب الدينية الفرنسية و السياق التاريخي  :أولا

امتدت الحروب الدينية الفرنسية لأكثر من ثلاثة عقود، وشهدت صراعا دمويا بين الكاثوليك بقيادة عائلة 
أي البروتستانت بقيادة عائلة بوربون الذين حظوا  الهوغونوتو غيز الذين حظوا بدعم إسبانيا والبابوية، 

من المعتدلين الذين رأوا أن  وهم مجموعة "السياسيون"ظهر طرف ثالث أطلق عليهم وقد بدعم إنجلترا، 
وقد  ،السلم والاستقرار أهم من الانتصار العقدي، وأن وحدة الدولة يجب أن تتقدم على وحدة المذهب

فقناعته الأساسية كانت أن الوحدة الدينية باتت مستحيلة في ظل ، انتمى بودان إلى هذا التيار الأخير
 .اء دولة قوية ترتفع فوق الانقسامات الطائفيةالانقسام العميق، وأن الحل الوحيد يكمن في بن

  نيا: نشأته ومؤلفاتهثا

طبقة الوسطى من المحامين الفي مدينة أنجيه غرب فرنسا، وانتمى إلى  1530وُلد جان بودان حوالي عام 
ة، ثم درس القانون في جامعة تولوز المرموق ،والموظفين الذين ارتقوا اجتماعيا عبر التعليم والخدمة الحكومية



15 
 

لدوق أنجو شقيق الملك، كما  ومستشارا عمل موظفا حكوميا ، كمامارس مهنة المحاماة بنجاح في باريس
هذه المسيرة المهنية المتنوعة أتاحت 1588و 1576شغل منصب نائب في مجلس طبقات الأمة في عامي 

ابعا واقعيا وعمليا يميزها عن الجمع بين النظرية القانونية والممارسة السياسية، مما أضفى على أعماله ط له
 .الكتابات النظرية المجردة

، وهو دراسة مقارنة 1566الذي نشره عام  "منهج لتيسير فهم التاريخ"ألف بودان عدة كتب مهمة أولها 
الكتب الستة "للأنظمة السياسية تطبق المنهج التاريخي على تحليل الظواهر السياسية، أما عمله الأشهر فهو 

في ذروة الحروب الأهلية، والملفت أن بودان كتب هذا العمل الضخم  1576الذي نشره عام  "للجمهورية
بالفرنسية لا باللاتينية، وهو أمر ثوري في ذلك العصر يدل على رغبته في الوصول إلى جمهور أوسع، ثم 

كتاب أحد أهم يعُد هذا ال .ليصل إلى الجمهور الأوروبي المثقف 1586ترجمه بنفسه إلى اللاتينية عام 
توفي بودان بالطاعون . مؤلفات الفكر السياسي في تاريخ البشرية، وقد شكّل الأساس النظري للدولة الحديثة

 .عن عمر يناهز ستة وستين عاما 1596في مدينة لاون عام 

 عند بوداننظرية السيادة  ا:ثالث

 :التعريف الكلاسيكي للسيادة .1

السيادة هي السلطة المطلقة ": كيا في الفكر السياسي والقانونيصاغ بودان تعريفا للسيادة أصبح كلاسي
هنا ليست مجرد قوة مادية بل هي سلطة قانونية شرعية، أي حق  "سلطة"فكلمة  "،والدائمة في الجمهورية

فتعني أن صاحب السيادة لا يخضع لقيود القوانين الوضعية  "المطلقة"أما صفة  ،الأمر والنهي المعترف به
شخص الحاكم بل تبقى ما بقاء فتعني أن السيادة لا ترتبط ب "الدائمة"التي يصنعها هو نفسه، وأما صفة 

لصفة الديمومة أهمية خاصة في التمييز بين السيادة الحقيقية ، و بقيت الدولة وتنتقل بالوراثة أو الانتخاب
فالديكتاتور الروماني الذي كان يمُنح سلطات مطلقة لمدة ستة أشهر ليس سيدا  ،لمؤقت للسلطةوالتفويض ا

 .التاج ببقاءباقية  تهسياد فهو سيد وتظللأن سلطته مؤقتة، بينما الملك حتى لو كان قاصرا أو عاجزا 

 :خصائص السيادة .2

 �ا:تتميز السيادة عند بودان بأ



16 
 

بودان تمييزا يميز  وهنايس ملزما بالقوانين الوضعية التي يسنها هو نفسه، بمعنى أن صاحب السيادة ل :مطلقة 
دقيقا بين السيادة المطلقة والحكم المطلق الاستبدادي، فالسيد يحكم كالملك على أحرار ويحترم القوانين 

وسلطته  الطبيعية والإلهية وسلطته قانونية شرعية، بينما المستبد يحكم كالسيد على عبيد ولا يحترم شيئا
 .تعسفية محضة

 .موهذا يضمن استمرارية الدولة رغم تغير الحكام ويؤسس لفكرة انتقال السلطة بشكل منتظ :دائمة

فلا يمكن تقسيم السيادة دون تدمير الدولة، هذا المبدأ وجهه بودان ضد النظام  :واحدة غير قابلة للتجزئة
الإقطاعي الذي تتوزع فيه السلطة بين الملك والنبلاء، وضد نظرية الحكم المختلط التي تدعو لتقاسم السلطة 

 ب.بين الملك والأرستقراطية والشع

ض الإدارة لكنه لا يستطيع التخلي عن السيادة فصاحب السيادة يمكنه تفوي :غير قابلة للتفويض النهائي
 .يحتفظ بحق عزله في أي وقت نفسها، فالملك الذي يعين واليا

 :علامات السيادة .3

يطرح بودان سؤالا عمليا كيف نعرف من هو صاحب السيادة في أي دولة؟ وجوابه أننا ننظر إلى من يمارس 
، دون حاجة لموافقة أحد الهيعدتو  ين وإلغاؤهاسن القوان: صلاحيات معينة تعُد علامات على السيادة

إعلان الحرب وعقد الصلح دون حاجة لموافقة برلمان أو مجلس، وتعيين كبار الموظفين، والقضاء النهائي و 
بحيث يكون صاحب السيادة آخر درجة في التقاضي وأحكامه �ائية لا استئناف فيها، وحق العفو أي 

، أخذ يمين الولاء من الرعايا وأخيرا ،كار إصدار العملة، وفرض الضرائبإلغاء العقوبات أو تخفيفها، احت
 .يمارس هذه الصلاحيات مجتمعة فهو صاحب السيادة الحقيقي في الدولةفمن 

 :القيود على السيادة .4

القانون الإلهي أي بالسيادة مطلقة من القوانين الوضعية فقط لكنها مقيدة يرى بودان أن  القانون الالهي:
وليس ه االله وحده هو الذي يحاسبو  أوامر االله المنزلة في الكتاب المقدس، فالملك لا يستطيع مخالفة أوامر االله

 .الكنيسة ولا الشعب



17 
 

يشمل ذلك احترام الملكية الخاصة واحترام ، و أي قواعد العدل المحفورة في الطبيعة البشرية :القانون الطبيعي
لا يستطيع مصادرة ممتلكات رعاياه دون سبب عادل ولا نقض العقود فالملك  ،العقود والعدل في الأحكام

هذا القيد يؤسس لفكرة الحقوق الطبيعية التي سيطورها لاحقا جون لوك، ويؤكد أن حتى السلطة ( بلا مبرر
 .)المطلقة محدودة بالعدل الطبيعي

ثة العرش على الذكور، ومبدأ وفي فرنسا كان أبرزها القانون الذي يقصر ورا :القوانين الأساسية للمملكة
له  الملك لا يستطيع تغيير هذه القوانين لأن التاج ليس ملكا شخصيا، فعدم قابلية أملاك التاج للتصرف

  .بل أمانة يحملها

يرى بودان أن الملك لا يستطيع فرض ضرائب دون موافقة  ب:احترام الملكية الخاصة فيما يتعلق بالضرائ
مع السيادة المطلقة، لكن بودان يبرره بأن  يبدو متناقضا، وهذا رورة القصوىالرعية إلا في حالات الض

الموافقة ليست إلزامية قانونيا بل هي حكمة سياسية، إذ أن الملك الذي ينتهك ملكية رعاياه يفقد محبتهم 
 .ويعرض نفسه لخطر الثورة

 التمييز بين الدولة والحكومة  .5

حكم "فالدولة عنده هي  ،السياسي تمييزه الواضح بين الدولة والحكومةمن أعظم إسهامات بودان في الفكر 
، وعناصرها هي الإقليم والسكان والسلطة السيادية "عادل لعدة عائلات وما يشتركون فيه بسلطة سيادية

أما الحكومة فهي  ،والصفة الأهم أن الدولة هي صاحبة السيادة والحاكم يمارسها نيابة عنها، والحكم العادل
ملكية حين يحكم فرد واحد، وأرستقراطية حين تحكم أقلية،  :الطريقة التي تمُارس بها السيادة، وأنواعها ثلاثة

قبل بودان كان الملك هو الدولة ف ،هذا التمييز يمثل ثورة فكرية حقيقية، وديمقراطية حين يحكم الشعب كله
لكن " الدولة هي أنا"لتصور بعبارته الشهيرة وكان زواله يعني زوالها، وقد عبر لويس الرابع عشر عن هذا ا

بعد بودان أصبحت الدولة كيانا مستقلا عن شخص الحاكم، فالسيادة للدولة والحاكم يمارسها فقط، 
  .والحاكم يتغير بينما تبقى الدولة

 نظرية الحكومات وأفضل نظام حكم رابعا:

 :تصنيف أنواع الحكم .1



18 
 

 :حسب صاحب السيادة وحسب طريقة ممارستها يصنف بودان أنواع الحكم من زاويتين

، )السيادة لفرد واحد وتنتقل عادة بالوراثة( الملكيةهي  هناك ثلاثة أنظمة :صاحب السيادة حسب
السيادة للشعب كله كما كان (، والديمقراطية )السيادة لأقلية كما في جمهوريتي البندقية وجنوا(والأرستقراطية 

 ).ة القديمةالحال في بعض المدن اليوناني

يحترم القوانين الطبيعية والإلهية ويحترم (الحكم الشرعي  هي هناك ثلاثة أنماط :طريقة الممارسة حسب 
يتصرف كسيد على عبيد ولا (، والحكم الاستبدادي )ملكية الرعايا وحرياتهم فيحكم كملك على أحرار

بالقوة لا بالحق وينتهك القوانين الإلهية الذي وصل للسلطة (، والحكم الطاغوتي )يحترم الملكية ولا الحرية
 .م)والطبيعية ويحكم لمصلحته لا للصالح العا

 حكم:أفضل نظام   .2

أن العائلة يرأسها أب واحد،  تهحجو يرى بودان أن الملكية الوراثية الشرعية هي أفضل أنظمة الحكم، 
معظم الأمم  ، وتاريخياوالكون يحكمه إله واحد، والجسد له رأس واحد، وحتى مملكة النحل لها ملكة واحدة

فالسيادة واحدة لذلك حاكم واحد أفضل لضمان الوحدة، والملكية ، ومنطقيا الناجحة كانت ملكيات
والوراثة تمنع كما أن طويل بينما تتقلب الديمقراطيات،  الوراثية تضمن استمرارية السياسات على المدى ال

الفتنة إذ يكون قانون الخلافة واضحا بينما الانتخاب يثير الصراع، والفرد الواحد يقرر أسرع من الجمعيات، 
 .والملك يحفظ الأسرار بينما الجمعيات تسربها

 :نقد الديمقراطية والنظام المختلط .3

فهو يرى أن الناس غير متساوين في الذكاء والحكمة، وأن  :لأسباب عديدة ينتقد بودان الديمقراطية بشدة
كما يرى أن الشعب متقلب وجاهل وانفعالي يصوت  ،الديمقراطية تعطي الحمقى نفس صوت الحكماء

بالعاطفة لا بالعقل، وأن الجمعيات الشعبية بطيئة في اتخاذ القرار، وأن الديماغوجيين يستغلون الشعب 
كما ينتقد الأرستقراطية لأ�ا تؤدي لصراع داخلي بين النبلاء وتتحول لأوليغارشية  ،لحهملتحقيق مصا

أما موقفه من النظام المختلط الذي يجمع بين الملكية والأرستقراطية والديمقراطية ، تحكم لمصلحة أصحابها
ويرى أن روما  ،لتجزئةكما كان الحال في روما، فيرى أنه مستحيل منطقيا لأن السيادة واحدة غير قابلة ل



19 
 

كانت في حقيقتها ديمقراطية لأن السيادة كانت للشعب في مجالسه العامة، بينما كان القناصل ومجلس 
 .الشيوخ مجرد موظفين يعملون باسم الشعب

 موقف بودان من حق المقاومة خامسا:

يرون أن هناك عقدا بين الملك والشعب، وأن الملك الذي يخرق العقد يفقد الشرعية، وأن  كان الكالفينيون
لكن بودان يرفض هذا الموقف رفضا  ،حق المقاومة يعود للحكام الأدنى كالنبلاء والقضاة لا للأفراد العاديين

 فمنطقيا ه هذا:ت لموقفيقدم عدة مبررا، حيث لا يحق لأي رعية التمرد على الأمير السيديؤكد أنه قاطعا و 
فالطاعة واجب  يادينو  ،إذا كان للرعية حق محاسبة الملك فالملك ليس سيدا بل السيادة للرعية وهذا تناقض

يرى أن حق المقاومة يفتح باب  ، وسياسيا "لا سلطان إلا من االله"نص بولس الرسول في  ديني كما جاء
لفوضى أكبر الثورات غالبا ما أدت  ياتاريخو  ،الخلع؟ الفوضى، إذ من يحدد متى يصير الملك طاغية يستحق

الصبر والطاعة باعتبار الطغيان امتحانا من االله، أو الهجرة  :يقترح بودان، وبدلا من الثورة من الطغيان نفسه
بين الملك  يميز بودان، كما للفرار من الظلم دون التمرد عليه، أو انتظار تدخل إلهي ينتقم من الطاغية

 .الذي لا يجوز مقاومته والمغتصب الذي يجوز مقاومته لأنه ليس ملكا أصلا ةالطاغيالشرعي 

 بودان أفكار سادسا: تأثير

وقد جاءت  ،أصبحت السيادة مفهوما محوريا يقوم عليه النظام الدولي بأسره :في مجال القانون الدولي
الدول، وأصبح مبدأ المساواة السيادية لتكرس مبدأ الاعتراف المتبادل بسيادة  1648معاهدة وستفاليا عام 

لفكرة أفكار بودان سست فقد أ في مجال القانون الدستوري، أما بين الدول أساسا للقانون الدولي المعاصر
 .حقوق واجباتالتي لها  ةعنويالمالاعتبارية  تهاشخصيلها  سيادة الدولة ككيان قانوني مستقل

السيادة في بناء الدولة القومية من خلال تمركز السلطة  ساهمت نظرية :الممارسة السياسية في مجال
وللأسف استُخدمت نظرية  ،وإ�اء النظام الإقطاعي والقضاء على الإمارات المستقلة داخل الدولة الواحدة

غير مالكة للسيادة ولذلك يحق  "المتوحشة"السيادة أيضا لتبرير الاستعمار الأوروبي، إذ اعتُبرت الشعوب 
 .احتلال أراضيها للأوروبيين



20 
 

، مفكرين لاحقين أسهمت أفكاره في بناء نظريات سياسية من في مجال الفكر والفلسفة السياسية:
وأكد أن السيادة للشعب وأن الحاكم لبودان السيادة المطلقة فكرة جون لوك في القرن السابع عشر رفض ف

رفض تركيز فقد مونتسكيو في القرن الثامن عشر  ن، أماوكيل يمكن عزله، كما أقر بحق المقاومة ضد الطغيا
السلطة ودعا لفصل السلطات التشريعية والتنفيذية والقضائية، ورأى أن السيادة يجب أن توزع لمنع 

جان جاك روسو مفهوم السيادة من بودان لكنه نقله من الملك إلى الشعب  ، في حين أخدالاستبداد
أما الفيدراليون فقد أثبتوا عمليا أن السيادة قابلة  ،ابلة للتمثيلفأصبحت السيادة للإرادة العامة وغير ق

للتقسيم بين الولايات والحكومة الفيدرالية، متجاوزين بذلك مبدأ بودان الأساسي في عدم قابلية السيادة 
 .للتجزئة

 والتقييم: الخاتمة

ية وقدم حلا نظريا للفوضى التي في سياق عصره تقدميا لأنه وحّد السلطة وأسس للدولة القانونيعتبر بودان 
محافظا لأنه عارض الديمقراطية ورفض حق المقاومة  يمكن اعتبارهلكن في نظرنا المعاصر  ،كانت تمزق فرنسا

لكن من سلبيات فكره أن نظريته استُخدمت لتبرير ، كحل لفوضى الحروب الدينية  وبرر الملكية المطلقة
أرستقراطية متعالية، وأن رفضه لحق المقاومة ترك الشعوب بلا حماية  الاستبداد، وأن نظرته للديمقراطية كانت

بودان لا يمكن فهم تشكل الدولة الحديثة، ولا يمكن فهم القانون الدولي أفكار بدون لكن ، من الطغاة
فكما أن حركة الإصلاح  ، ى أفكارهسيادة الشعبية التي جاءت ردا علالمعاصر، ولا يمكن حتى فهم نظرية ال

حرر السياسة من الأخلاق واللاهوت، فإن بودان أسس  يفيلكيايومرت الضمير من احتكار الكنيسة، حر 
 .الدولة الحديثة على قواعد قانونية صلبة ورسم ملامح السيادة التي ما زلنا نتعامل معها حتى اليوم

 


	مقدمة:
	أولا: السياق التاريخي قبل الإصلاح
	1. الوضع السياسي:
	2. أزمة الكنيسة الكاثوليكية:

	ثانيا: الإصلاح الديني عند مارتن لوثر (1483-1546)
	1. المسار الشخصي والفكري:
	2. الأفكار اللاهوتية ذات البعد السياسي:
	3. نظرية المملكتين:
	4. الموقف من السلطة والتناقض اللوثري:

	ثالثا: الإصلاح الديني عند جون كالفن (1509-1564)
	1. السياق والمسار الشخصي:
	2.  الأفكار اللاهوتية ذات الأثر السياسي:
	3. النظام السياسي الكنسي في جنيف:
	4. نظرية المقاومة السياسية:

	رابعا: مقارنة بين لوثر وكالفن
	خامسا: النتائج السياسية وولادة العالم الحديث
	سادسا: الحروب الدينية
	خلاصة
	مقدمة:
	أولا: السياق التاريخي في إيطاليا المنقسمة
	1.  الوضع السياسي:
	2. فلورنسا والمسار الشخصي:

	ثانيا: كتاب "الأمير" - دليل الحكم الواقعي
	1. سياق التأليف وأهدافه:
	2. المفاهيم المحورية:

	ثالثا: النصائح العملية للأمير
	1.  الاعتماد على القوة الذاتية:
	2. المحبة والخوف:
	3. استخدام القسوة:
	4. الوفاء بالعهود وفن التظاهر:

	رابعا: الأبعاد الفكرية العميقة
	1.  فصل السياسة عن الأخلاق:
	2. الغاية والوسيلة:
	3. الطبيعة البشرية:
	4. الدين كأداة سياسية:

	خامسا: كتاب "المطارحات (ميكيافيلي الجمهوري)
	سادسا: تقييم نقدي
	سابعا: الإرث والتأثير
	خلاصة:
	مقدمة:
	أولا: السياق التاريخي والحروب الدينية الفرنسية (1562-1598)
	ثانيا: نشأته ومؤلفاته
	ثالثا: نظرية السيادة عند بودان
	1. التعريف الكلاسيكي للسيادة:
	2. خصائص السيادة:
	3. علامات السيادة:

	4. القيود على السيادة:
	5.  التمييز بين الدولة والحكومة
	1. تصنيف أنواع الحكم:
	2.  أفضل نظام حكم:
	3. نقد الديمقراطية والنظام المختلط:

	سادسا: تأثير أفكار بودان
	في مجال الفكر والفلسفة السياسية: أسهمت أفكاره في بناء نظريات سياسية من مفكرين لاحقين، فجون لوك في القرن السابع عشر رفض فكرة السيادة المطلقة لبودان وأكد أن السيادة للشعب وأن الحاكم وكيل يمكن عزله، كما أقر بحق المقاومة ضد الطغيان، أما مونتسكيو في القرن ...

	الخاتمة والتقييم:

